Nicolas
Nercam

Avant-propos

Les etudes deécoloniales, a l'origine du « tournant decolonial® »
de ce début de siecle, questionnent la matrice du pouvoir associe
a un savoir occidental, diffuse et objective par le réseau de la
colonisation européenne depuis la mondialisation ibérique a la fin du
xve siecle. Elles sont issues des courants de pensee hispanophones
et lusophones qui émergent en Amérique latine au tournant du
XxI¢ siecle, pour rapidement se déevelopper dans les campus
universitaires nord-americains, puis européeens.

La conquéte de lAmérique constitue la scéne inaugurale de la
modernité capitaliste et fut ainsi 'acte de naissance de nouveaux
rapports coloniaux de domination qui ont faconné une hiérarchie
planétaire des peuples, selon des criteres d'ordre racial, sexuel,
epistemique, spirituel, linguistique et esthetique. Ainsi, d'apres
le philosophe Enrique Dussel, 1492 marque le début de ce qu'il
nomme le « systeme monde », placant 'Europe en son centre? Par
la notion de « colonialité », le discours décolonial considere que
les indépendances des pays colonises du Sud global n'ont pas mis
fin a ces rapports de domination. De nos jours, si la décolonisation
a bien éte effective et que les empires coloniaux ont éte, par le fait,
demantelés, par contre la colonialité n'est pas enterrée et survit par
le maintien de cette « matrice coloniale du savoir ». Elle continue
de marquer les pays anciennement colonises, tout comme ceux
anciennement colonisateurs. Comme le relevent Tatiana Flores,
Florencia San Martin et Charlene Villasenor Black:

L'heritage du colonialisme europeen non seulement se repercute dans
le present par des repliques de rencontres qui ont debute ily a plus d'un

1 La notion de « tournant decolonial »  de Californie, organisée par Nelson 2. Dussel, 2000
émerge en 2005, lors d'une Maldonado-Torres (voir Maldonado-
conférence a luniversité Berkley Torres, 2011)



10

Art et décolonialité

demi-millenaire, mais persiste aussi en tant qu'agent actif dans le soutien
et le maintien des structures, des institutions et des systemes de croyance
coloniaux dont nous avons herites,

Afin de s'extirper de la colonialité et de la dépasser, il nous faut
analyser les expériences vecues par celles et ceux qui ont résiste
a limposition de ces réegimes et aux blessures coloniales. Cette
réflexion sur la matrice d'un savoir colonial va rapidement s'étendre
a une critique de l'emprise culturelle du capitalisme global4, dans
lequel le projet epistemologique du décolonial se double d'un
projet politique. Il s'agirait, par la déconstruction des systemes de
domination, de faire advenir un monde véritablement débarrasse
du racisme et de toutes les discriminations, en instrumentalisant un
relativisme culturel universel. Le courant de pensée du « décolonial »
propose, en plus du concept de « colonialité », plusieurs autres
notions parmi lesquelles le « pluriversalisme »,

la contestation radicale de toute possibilite dimposer un

< universalisme hegemonique », caracterisant lentreprise de rationalisation
menee par [Occident depuis les Lumieres, en accordant une attention,

a egalite de dignite, a toutes les autres formes culturelles et de
connaissance®.

Pour certains, lavenement du discours décolonial est percu
comme une machine a culpabiliser 'Occident, en remettant en
question, de facon radicale, son legs culturel, sociéetal, economique,
politique et artistique. Le terme « décolonial » s'est, depuis quelques
anneées, largement banalisé au sein du débat public traitant des
crises et mutations de nos societes globaliseées, en suscitant de fortes
controverses a propos du passe colonial, sur les flux migratoires, la
crise des Etats-nations et la persistance de relations inégales Nord-
Sud. A travers le monde, du fait de linstrumentalisation idéologique
et politique extrémement large du terme « decolonial », l'expression
d'une critique et d'une déconstruction du discours colonial et de ses
survivances contemporaines peut, dans certains pays, benéficier a la
reconnaissance de droits pour les minorités, tout comme elle peut,
dans d'autres pays, justifier une politique nationaliste de persécution
ethnique®.

En France, cette question péese sur de nombreux debats
politiques, epistéemologiques, institutionnels, avec leurs passions
et leurs polémiques’. En 2017, la tenue d'un atelier en « non-

3. Flores, San Martin et Villasenor Black,
2023, p. 3 (traduction de lauteur)

4. Bourguignon, Colin, 2016.

5. Bancel, 2019, p. 43. Le sociologue
Ramon Grosfoguel est un représentant
de ce postcolonial politique. \Voir
Grosfoguel, 2006, et Castro-Gomez et
Grosfoguel, 2007.

6. Cest le cas, par exemple, des
persecutions dont est actuellement
lobjet la communaute des Rohingyas,
vivant principalement dans louest

du Myanmar. Les violences, voire

le nettoyage ethnique dont cette
communaute (majoritairement
musulmane et bengaliphone) est lobjet
sinscrivent dans le cadre idéologique
d'une « birmanisation » de la societe
incluant 'élimination des scories du
colonialisme. On reproche alors aux
Rohingyas - reproche en grande partie
infonde - les origines coloniales de
leur implantation en Birmanie, liees a
loccupation britannique au xixe siecle

« Le sort des Rohingyas au Myanmar »,
Amnesty International, disponible en
ligne: https./tinyurl.com/ye27rmrm

7. Phoebe Clarke et Bruno Trentini
temoignent de la diversité des
orientations et des angles d'approche
au sein de lactuel débat autour

du postcolonial et du décolonial,

en affirmant: « Différents discours
occupent lespace, certains davantage
identitaires, dautres davantage
politiques, certains encore tentent de
construire une universalité possible,
dautres, plus communautaires,
rappellent que luniversalité est une
construction culturelle qui émane de
[Occident et du Nord » (Clarke, Trentini,
2019, p. 2)



Nicolas Nercam

mixité raciale » par un syndicat enseignant®, les prises de position
du Parti des Indigenes de la République (PIR), la dissolution

de la Ligue de Déefense Noire Africaine (LDNA)? en 2021, de
méme que l'avenement d'un féminisme décolonial®® - critiquant
l'eurocentrisme du « mouvement féeministe historique » qui aurait
eu tendance a reprendre les clichés de la période coloniale sur
les sociétés immigrées non-europeennes - en sont des exemples
symptomatiques.

Dans les années 2020, une série d'évenements nord-americains,
mediatisés a linternational, ont tout autant profondément choquée
que crée de nouveaux espoirs. En février et mars 2020, la mort de
deux Afro-Ameéricains, Ahmaud Arbery* et Breonna Taylor®, sous les
balles de la police et surtout, en mai, l'assassinat de George Floyd
par la police de Minneapolis, dans 'Etat du Minnesota (déclenchant
le mouvement social et politique Black Lives Matter), ont contribué
a galvaniser un mouvement pour une justice raciale, en mettant en
lumiéere la permanence de structures oppressives et racistes de la
« suprematie blanche ».

Ces debats ont des retombeées dans le domaine de la réflexion sur
l'art et la culture, ainsi que sur les pratiques artistiques. Des historiens
de l'art, des conservateurs de musees, des commissaires d'exposition

et des artistes font maintenant explicitement référence au champ
theorique du postcolonial et du decolonial. Dans la dynamique
actuelle de demystification des « grands récits », le renouvellement
de l'esthetique contemporaine est en particulier stimulé par les
debats engages autour des Cultural Studies, des Postcolonial Studies,

des Subalterns Studies et des Decolonial Studies. Ces diverses etudes

proposent de nouveaux outils conceptuels grace auxquels sont
reconsidéres les rapports entre « centre » et « périphérie », entre
« local » et « global ».

Cet intérét nouveau qui interroge les processus de mondialisation

dans les arts peut étre examiné en deux temps. En amont, l'analyse
s'impose: celle des processus de marginalisation des formes
artistiques jugees, jusque-la, a l'aune d'un certain modele de
legitimation. Des normes étalons, forgees en Europe depuis le

xIx¢, définissaient une ligne d'inclusion et d'exclusion qu'il s'agit,
aujourd'hui, de dépasser. Cette marginalisation, mise en ceuvre par
de puissantes institutions culturelles et par les structures du marche
de lart, fut egalement legitimée par un certain discours esthétique.
Dans cette optique, la pensée de Hegel et la critique formaliste de
Greenberg®, considerees comme les principaux jalons d'une théorie

8. Anonyme, « Les ateliers de 10. Verges, 2019 com/3e7bx8zn

‘non-mixité raciale” du syndicat

Avant-propos

SUD-Education 93 créent une 11. Fausset, R (2022), « Ahmaud 13. Nercam, 2015, p. 64-72

polémique », Le Monde, article publié Arbery Shooting: A Timeline of the

le 21 novembre 2017, https.//tinyurl Case ». The New York Times, article
com/3dwyubdr publie le 8 aolt 2022, https./tinyurl

com/e3studx47,
9. Anonyme, « Le gouvernement
annonce la dissolution de la Ligue de :
défense noire africaine », Le Monde, Taylor aux Etats-Unis: des poursuites
article publié le 29 septembre 2021, féderales engagees contre quatre

https.//tinyurl.com/2znoftés policiers », Le Monde, article publie
le 4 aout 2022, https.//tinyurl

12. Anonyme, « Mort de Breonna

11



12

Art et décolonialité

ethnocentrée de lart, furent l'objet de vives critiques*. Et c'est bien
en se fondant sur ces critiques que lartiste et théoricien Rasheed
Araeen, fondateur de la revue Third Text, envisage l'art moderne
comme une « citadelle » occidentale dont il invite les artistes
non-occidentaux a faire le siege®. De son cote, l'historien de l'art
John Clark, en déenoncant la trajectoire linéaire de l'art, considere la
modernité occidentale comme un systeme clos, comme un discours
replié sur lui-méme, ne pouvant tolérer d'autres discours provenant
d'autres sphéres culturelles®.

En aval, a partir de cette contestation d'une définition de la
création artistique comme intrinséquement occidentale, reduisant
les productions non-occidentales au pittoresque et a l'exotique, la
recherche d'une alternative a une esthétique occidentalocentree
reste a trouver. Il s'agit d'effectuer, sur la scene universitaire, un
renversement epistéemologique des positions marginales des
pays anciennement coloniseés et de leurs pratiques culturelles
et artistiques. Une approche décoloniale de l'art n'est donc
pas simplement un exercice d'inclusion de nouvelles aires
geographiques, de nouvelles temporalites, de nouvelles ethnicites
dans une matrice théorique et pratique déja existante, mais bien
l'expression d'une nécessaire refonte des concepts, des valeurs, des
attitudes et des pratiques artistiques.

Au sein de la production contemporaine (dite « de résistance »,
voire « activiste »), des pratiques artistiques visent a transcender
les conditions de soumission d'autrefois, a supprimer les stigmates
restants et a s'affranchir d'une « intimité culturelle et épistemique
avec l'ancien colonisateur »%. Ces pratiques dénoncent une
série d'oppressions et d'aliénations consideréees comme étant
intrinsequement liees les unes aux autres:

- la critique du capitalisme planétaire néolibéral et des grandes
catastrophes ecologiques;

- la dénonciation des guerres, des conflits commerciaux et des
perils cybertechnologiques;

- le rejet des totalitarismes, des nationalismes et des
fondamentalismes religieux;

- la défense des droits des minorités et des populations
immigrees;

- ladhésion aux combats feministes, antiracistes et LGBTQIA+.

Tout cela constitue un cadre a des productions artistiques
dites « réactives »* a l'intérieur duquel les luttes postcoloniales et
deécoloniales trouvent leur place.

Les retombeées du discours déecolonial dans le domaine spécifique
de l'esthétique et de lappréciation artistique paraissent, pour le
moins, bicéphales. D'un cote, elles ont une visee epistéemologique et

14. Parmi les écrits les plus significatifs  reactions to Indian Art (1977) et Art and 15. Araeen, 1989

qui se sont attachés a denoncer les Nationalism in Colonial India (1850-

dimensions occidentalocentrées 1922). Occidental Orientations 1994), 16. Clark. 1993
de l'histoire de lart, citons: Ferreira Tapati Guha-Thakurta, The Making of 17 Dussel, 2000
Gullar, NeoConcrete Manifesto a New « Indian » Art, Artists, Aesthetics

(1959), Partha Mitter, Much Maligned and Nationalism in Bengal, ¢. 1850- 18. Macel, 2020

Monsters. History of European

1920 (1992)



Nicolas Nercam Avant-propos

désirent inspirer les sciences humaines et sociales dans un travail de
deconstruction de leurs categories. Cela se traduit, dans le champ
esthétique, par une remise en cause de l'essentialisme moderniste
et de ses valeurs artistiques étalons. Si lavenement d'un art moderne
et contemporain extra-occidental est aujourd'hui célébre par les
instances du marché de lart, la pensée postcoloniale et décoloniale
s'efforce de nous mettre en garde sur les outils d'analyse de ce
phénomene artistique encore souvent liés a une grille d'appréeciation
occidentale.

D'un autre cété, la pensée décoloniale cultive une dimension
prophétique en appelant a lavenement d'une nouvelle humanite,
débarrassee de la figure coloniale et de la difference raciale. Cela
se traduit dans le champ esthétique par l'aspiration a une nouvelle
modernité, expurgee des travers imperialistes et eurocentristes et qui
revendique a sa maniéere une dimension mondiale.

Pour nombre d'observateurs, l'artiste postmoderne (et en
particulier l'artiste extra-occidental) se trouve a la pointe tant du
mecanisme de la déemystification des poncifs que de celui de
la recherche d'une modernité alternative. Le cas particulier de
l'apparition, sur la scene internationale de l'art contemporain, des
artistes aborigenes australiens (Albert Namatjira, Naata Nungurayi),
des Native American artists (Kevin Red Star, Mavis Doering), puis des
artistes indiens adivasi*® (Jivya Soma Mashe, Jangarh Singh Shyam)
releve limpact positif des études postcoloniales et décoloniales dans
le domaine artistique. D'une part, ces plasticiens et plasticiennes
mettent en lumiere leur appartenance communautaire et leurs
specificités culturelles et artistiques. Ils et elles contribuent ainsi
a bouleverser les fondements d'une « esthétique officielle » de la
contemporanéite en art (héritiere de l'essentialisme moderniste) qui
niaient leurs particularismes. D'autre part, ces artistes affirment leur
autonomie de créateurs et creatrices en prenant leur distance (d'un
point de vue thematique ou plastique) avec leurs traditions d'origine.
Cette distance garantit l'indépendance de la production artistique et
evite tout determinisme culturaliste.

Ce numero de Figures de l'art, « Art & decolonialite », loin
des polemiques qui font souvent obstacle a un véritable débat
scientifique, se propose d'analyser les impacts du phénomene
de la « décolonialité », tant au sein des sciences de lart que des
pratiques artistiques. Il s'agirait d'évaluer les éventuelles retombees
epistemologiques, methodologiques, ainsi que les possibles
changements d'objets d'étude et de demarches artistiques que
cette question du décolonial a pu susciter. Cette introspection sur
les articulations entre arts et discours decolonial peut étre présentee
sous la forme de quelques principales interrogations, non exclusives
et présentées ici de maniere non limitative.

- Le « décolonial » fait-il ou non rupture avec le « postcolonial » ?

- Comment « la colonialité de la matrice du pouvoir® »,
ayant résisté aux mouvements d'indéependance et a la critique

19. Le terme « adivasi » signifie, en tribales de lInde, installees dans le 20. Quijano, Grosfoguel et
sanskrit, « premier habitant ». Les sous-continent bien avant larrivee Castro-Gomez, 2007, et Mignolo, 2011
adivasi composent les communautes des populations ariennes



14

Art et décolonialité

postcoloniale, continue-t-elle de se manifester dans les pratiques
des arts, dans les institutions du monde de lart et dans leurs
approches theoriques?

- Quels sont les héritages contemporains d'une « durée
coloniale », toujours en cours et toujours en devenir car en constante
saisie et ressaisie par differents acteurs du monde politique et du
monde de lart?

- La dimension combative de la décolonialité peut-elle étre
egalement creéatrice dans le domaine des arts?

- L'impact du decolonial dans la sphére des arts contribue-t-il a la
construction d'une « critique éthique radicale »?

- Peut-on percevoir, au sein des manifestations artistiques et de
leurs substrats theoriques, limpact du decolonial dans l'émergence
d'un art en direction d'une communaute specifique?

Travailler « Art & decolonialité » nous invite donc a repenser
autant les approches des études postcoloniales et décoloniales que
les pratiques artistiques et leur discours attenant.

Les articles réunis se proposent d'apporter des elements de
reponse aux questions des interactions entre arts et discours
decolonial, en analysant une partie des multiples aspects, des formes
et des conceptions d'un « art décolonial ». Le colloque international
« Art et decolonialité. Pratique, theorie, paradigme », qui s'est tenu au
Museée d’Aquitaine de Bordeaux et a l'université Bordeaux Montaigne
les 26, 27 et 28 octobre 2022, a servi de preéalable a l'édition du
present volume?, Les contributrices et contributeurs de cette
parution proviennent d'un large éventail de champs disciplinaires
(sciences de l'art, esthétique, histoire de l'art contemporain,
sociologie, anthropologie, geographie, arts du spectacle, etudes
littéraires, sciences de linformation et de la communication,
litterature et culture latino-ameéricaines) et d'activites (comme
celles de commissaire d'exposition, designer graphique, enseignant
chercheur et enseignante chercheuse, doctorante et doctorant). Ils et
elles abordent egalement un ensemble varié de pratiques artistiques
et d'objets visuels, troublant ainsi les distinctions academiques entre
« beaux-arts », arts populaires, arts de masse et art commercial
(installation, performance, théatre, photographie, peinture, dessin,
bande dessinee, typographie, roman francophone, musique et chant,
visuels publicitaires) et refletent une grande diversité geographique
et culturelle (Belgique, Brésil, Burkina Faso, Colombie, Cuba,
Espagne, Etats-Unis, Cameroun, France, Haiti, Japon, Mexique,
République du Congo, Sénegal en particulier).

Cette publication se propose d'approcher la question des arts et
de la colonialité au travers de quatre grandes parties, caractérisees

21. Ce colloque fut organise par Communication, Arts UR 4426), Bordeaux Montaigne et le soutien
Nicolas Nercam (MICACESAH), des unités de recherche CLIMAS de [UMR CESAH (Centre d'Etudes
Mathilde Bertrand (CLIMAS), Martine (Cultures et Littératures des Sud-Asiatiques et Himalayennes
Bovo (AMERIBER) et Christine Mondes Anglophones ER 4196) EHESSCNRSUMR 8077)
Ithurbide (PASSAGESCNRS), avec et AMERIBER (Amerique latine,

la collaboration de laxe ADS (Art, Pays iberiques ER 3656), de

Design, Scénographie: figures de 'UMR PASSACES (Reconfiguration

lurbanité) de lunité de recherche des spatialites et changements

MICA (Médiations, Informations, globaux UMR 5319) de l'université



Nicolas Nercam

par leur extréme porosite. La premiere, « Les questions historiques,
philosophiques, esthétiques et littéraires de la décolonialite », est
subdivisée en deux sous-parties. D'abord les articles de Marie-Laure
Allain Bonilla, de Michaela Ott, de Christine Chivallon et de Cecile
Croce abordent des réflexions sur ce que « décolonialiser »
signifie dans le domaine des arts et de la litterature. Un retour sur
['histoire et la philosophie occidentale nous invite a nous questionner
sur la persistance d'une « matrice coloniale » épistemologique,
terminologique et (in fine) idéologique en matiere d'appréeciation
artistique. La seconde sous-partie (avec les articles de Jean-Ederson
Jean-Pierre et de Miki Okubo) dévoile des champs d'application d'une
litterature et d'un « art décolonial » au travers d'exemples empruntés au
aux litteratures caribéenne et africaine et a l'activisme artistique japonais.

Les seconde et troisieme parties explorent la décolonialité des
arts au sein des deux aires culturelles spécifiques: le continent
africain (avec les articles de Myriam Odile Blin, de Marine Schutz,
de Lotte Arndt, d’Augustin Noukafou et de Justin Ebanda Ebanda) et
celui de l[Amérique latine (avec les articles de Beatriz Martinez Sosa,
de Lise Segas et de Gabriel Ferreira Zacarias). Les pratiques des
arts deviennent les vecteurs de questionnements et de remises en
cause tant de l'histoire de l'esclavage, des empires coloniaux et de
la période de la décolonisation, que des codes de représentations
cartographiques et des scénographies museales ethnocentrés. Ces
pratiques s’hybrident avec differentes formes d'activisme politique
et social et participent, a leur maniére, aux luttes contre la pollution,
pour la défense de droits civiques, pour la reconnaissance des
cultures autochtones « subalternisées », contre les brutalites d'un
systeme néolibéral planétaire.

La quatrieme et derniére partie, « Decolonialité: performances,
théatre, design et BD » (avec les articles de Sara Alonso Gémez,
d’Armando Zacarias, d'Alexandra Ain, de Pierre Katuszewski et de

Marion Duval), met l'accent sur des interrogations autour de lart rituel,

de lart magique et de l'art dit « primitif ». Le « décolonial » permet
une extension considérable du terme « art » qui englobe alors des
pratiques politiques, religieuses et medicales. Enfin, la persistance de
la « matrice coloniale » peut eégalement étre percue dans les bandes
dessinées les plus diffusees et les plus populaires, ainsi qu'au coeur
des typographies et des polices de caracteres que nous utilisons
quotidiennement.

Dans ce numéro, l'extréme diversité des conceptions et des
appreciations, voire parfois les divergences d'interprétation, au méme
titre que la pluralité des objets d'étude, sont révélatrices du caractere
profondément actuel des questions posées par les interrelations
entre discours decolonial et pratiques artistiques, tant de la part de
ceux et celles qui les congoivent et les realisent, que de ceux et
celles qui les pratiquent et les utilisent.

Merci aux auteures et auteurs qui ont bien voulu nous confier
leurs écrits et nous ont permis la réalisation de ce volume.

Avant-propos

15



Art et décolonialité

Bibliographie
Ouvrages, chapitres d'ouvrages et articles de revues

Araeen R (1989), « In the Citadel of Modernity », dans Rasheed Araeen (dir), The Other
Story, AfroAsian Artists in PostWar Britain, Londres, South Bank Centre, p. 16-50.

Bancel N. (2019), Le postcolonialisme, Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », p. 43.
Bourguignon C. et Colin, P. (2016), « De l'universel au pluriversel. Enjeux et défis du
paradigme decolonial », Raison présente, 199, p. 99-108.

Castro-Gomez S. et Grosfoguel, R. (2007), El giro decolonial. Reflexiones para una diversi-
dad epistemica, mas alla del capitalismo global, Bogota, Universidad Central - Instituto de
Estudios Sociales Contemporaneos.

Clark J. (1993), Modernity in Asian Art, Sydney, University of Sydney.

Clarke, P. et Trentini, B. (2019), « Edito », dans Clarke Ph. et Trentini Br. (dir.), Proteus. Cahiers
des theories de l'art. (Des)identification postcoloniale de l'art contemporain, 15, p. 2.

Dussel, E. (2000), « Europe, Modernity, and Eurocentrism », Nepantla: Views from the South,
1(3), p. 465-478.

Flores, T., San Martin F. et Villasefior Black C. (2023), « Introduction - Decolonizing Art
History in Pandemic Times », dans Flores T., San Martin FL et Villasenor Black Ch. (dir), The
Routledge Companion to Decolonizing Art History, Londres, Routledge, p. 3.

Grosfoguel R. (2006), « Les implications des altérités eépistémiques dans la redéfinition du
capitalisme global. Transmodernite, pensee frontiere et colonialiteé globale », Multitudes,
26, p. 51-74.

Maldonado-Torres N. (2011), « Thinking through the Decolonial Turn: Postcontinental
interventions in Theory, Philosophy, and Critique - An Introduction », Transmodernity:
Journal of Peripherial Cultural Production of the LusoHispanic World, 1 (2), p. 1-15.

Nercam, N. (2015), « Pensées postcoloniales, esthétique de l'art contemporain et mondia-
lisation », dans Trentini B. et Yavuz P. E. (coord.), Proteus. Cahiers des théeories de l'art. Que
fait la mondialisation a l'esthétique ?, 8, p. 64-72, https.//tinyurl.com/ysxtfh43.

Articles de journaux

Anonyme, « Le gouvernement annonce la dissolution de la Ligue de défense noire
africaine » (2021), Le Monde, article publie le 29 septembre 2021, https./tinyurl.
com/2znQoft68.

Anonyme, « Les ateliers de “non-mixité raciale” du syndicat SUD-Education 93 creent
une polemique » (2017), Le Monde, article publié le 21 novembre 2017, https:./tinyurl.
com/3dwyu6dr.

Anonyme, « Mort de Breonna Taylor aux Etats-Unis: des poursuites fédérales engagées
contre quatre policiers » (2022), Le Monde, article publié le 4 aout 2022, https.//tinyurl.
com/3e7bx8zn.

Fausset, R. (2022), « Ahmaud Arbery Shooting: A Timeline of the Case », The New York
Times, article publié le 8 aolt 2022, https:/tinyurl.com/e3tudx47.




Nicolas Nercam

Nicolas Nercam est maitre de conférences dans le département des Arts, UFR
Humanités de l'université Bordeaux Montaigne. Il est membre de l'équipe de recherche
du MICA, axe ATIIA - UBM. Il est chercheur associé au CESAH (EHESS-CNRS). Ses
recherches portent sur les modernites artistiques extra occidentales (en particulier
indiennes), les apports des theories postcoloniales dans le discours sur l'art, le
phénomene de la mondialisation artistique, les nouveaux rapports entre lartistique, le
politique et le social. Il est l'auteur de nombreux articles sur ces themes de recherches :
« Pensées postcoloniales, esthéetique de l'art contemporain et mondialisation », dans
Trentini Br. (dir)), Que fait la mondialisation a l'esthétique ? (Proteus. Cahiers des théories
de lart, 8), 2015, Paris ; « Censure et autocensure : le cas des peregrinations du peintre
Nirode Mazumdar », dans Courmont B. et Lincot E. (dir.) [Asia Focus - Programme Asie,
1171, IRIS, Paris, 2019 ; « La dramaturgie des relations entre "Eros et Thanatos" - études
de cas dans l'art contemporain indien : les productions d’Anita Dube et de Tejal Shah »,
dans Parlier Renault E. et Vial-Kayser C. (dir.), Eros et Thanatos [Revue Art Asie Sorbonne
- carnet du CREOPS (revue du Centre de recherche sur Extréme-COrient de Paris-
Sorbonne)l, 2023 ; « Artivism Unveiled : Tracing the Historical and Aesthetic Roots of
Activism in South Asia », dans Bautes N., Ithurbide C. et Nercam N. (dir), Art & activism in
South Asia (SAMA)), Paris, 2023.

Avant-propos

17






