
Avant-propos

Nicolas
Nercam

Les études décoloniales, à l’origine du « tournant décolonial1 » 
de ce début de siècle, questionnent la matrice du pouvoir associé 
à un savoir occidental, diffusé et objectivé par le réseau de la 
colonisation européenne depuis la mondialisation ibérique à la fin du 
xve siècle. Elles sont issues des courants de pensée hispanophones 
et lusophones qui émergent en Amérique latine au tournant du 
xxie siècle, pour rapidement se développer dans les campus 
universitaires nord-américains, puis européens.

La conquête de l’Amérique constitue la scène inaugurale de la 
modernité capitaliste et fut ainsi l’acte de naissance de nouveaux 
rapports coloniaux de domination qui ont façonné une hiérarchie 
planétaire des peuples, selon des critères d’ordre racial, sexuel, 
épistémique, spirituel, linguistique et esthétique. Ainsi, d’après 
le philosophe Enrique Dussel, 1492 marque le début de ce qu’il 
nomme le « système monde », plaçant l’Europe en son centre2. Par 
la notion de « colonialité », le discours décolonial considère que 
les indépendances des pays colonisés du Sud global n’ont pas mis 
fin à ces rapports de domination. De nos jours, si la décolonisation 
a bien été effective et que les empires coloniaux ont été, par le fait, 
démantelés, par contre la colonialité n’est pas enterrée et survit par 
le maintien de cette « matrice coloniale du savoir ». Elle continue 
de marquer les pays anciennement colonisés, tout comme ceux 
anciennement colonisateurs. Comme le relèvent Tatiana Flores, 
Florencia San Martin et Charlene Villaseñor Black :

L’héritage du colonialisme européen non seulement se répercute dans 
le présent par des répliques de rencontres qui ont débuté il y a plus d’un 

1. La notion de « tournant décolonial » 
émerge en 2005, lors d’une 
conférence à l’université Berkley 

de Californie, organisée par Nelson 
Maldonado-Torres (voir Maldonado- 
Torres, 2011).

2. Dussel, 2000.



Art et décolonialité

10

3. Flores, San Martín et Villaseñor Black, 
2023, p. 3 (traduction de l’auteur). 

4. Bourguignon, Colin, 2016.

5. Bancel, 2019, p. 43. Le sociologue 
Ramon Grosfoguel est un représentant 
de ce postcolonial politique. Voir 
Grosfoguel, 2006, et Castro-Gómez et 
Grosfoguel, 2007.

6. C’est le cas, par exemple, des 
persécutions dont est actuellement 
l’objet la communauté des Rohingyas, 
vivant principalement dans l’ouest 
du Myanmar. Les violences, voire 

le nettoyage ethnique dont cette 
communauté (majoritairement 
musulmane et bengaliphone) est l’objet 
s’inscrivent dans le cadre idéologique 
d’une « birmanisation » de la société 
incluant l’élimination des scories du 
colonialisme. On reproche alors aux 
Rohingyas – reproche en grande partie 
infondé – les origines coloniales de 
leur implantation en Birmanie, liées à 
l’occupation britannique au xixe siècle. 
« Le sort des Rohingyas au Myanmar », 
Amnesty International, disponible en 
ligne : https://tinyurl.com/ye27rmrm.

7. Phoebe Clarke et Bruno Trentini 
témoignent de la diversité des 
orientations et des angles d’approche 
au sein de l’actuel débat autour 
du postcolonial et du décolonial, 
en affirmant : « Différents discours 
occupent l’espace, certains davantage 
identitaires, d’autres davantage 
politiques, certains encore tentent de 
construire une universalité possible, 
d’autres, plus communautaires, 
rappellent que l’universalité est une 
construction culturelle qui émane de 
l’Occident et du Nord » (Clarke, Trentini, 
2019, p. 2).

demi-millénaire, mais persiste aussi en tant qu’agent actif dans le soutien 
et le maintien des structures, des institutions et des systèmes de croyance 
coloniaux dont nous avons hérité3.

Afin de s’extirper de la colonialité et de la dépasser, il nous faut 
analyser les expériences vécues par celles et ceux qui ont résisté 
à l’imposition de ces régimes et aux blessures coloniales. Cette 
réflexion sur la matrice d’un savoir colonial va rapidement s’étendre 
à une critique de l’emprise culturelle du capitalisme global4, dans 
lequel le projet épistémologique du décolonial se double d’un 
projet politique. Il s’agirait, par la déconstruction des systèmes de 
domination, de faire advenir un monde véritablement débarrassé 
du racisme et de toutes les discriminations, en instrumentalisant un 
relativisme culturel universel. Le courant de pensée du « décolonial » 
propose, en plus du concept de « colonialité », plusieurs autres 
notions parmi lesquelles le « pluriversalisme »,

la contestation radicale de toute possibilité d’imposer un 
« universalisme hégémonique », caractérisant l’entreprise de rationalisation 
menée par l’Occident depuis les Lumières, en accordant une attention, 
à égalité de dignité, à toutes les autres formes culturelles et de 
connaissance5.

Pour certains, l’avènement du discours décolonial est perçu 
comme une machine à culpabiliser l’Occident, en remettant en 
question, de façon radicale, son legs culturel, sociétal, économique, 
politique et artistique. Le terme « décolonial » s’est, depuis quelques 
années, largement banalisé au sein du débat public traitant des 
crises et mutations de nos sociétés globalisées, en suscitant de fortes 
controverses à propos du passé colonial, sur les flux migratoires, la 
crise des États-nations et la persistance de relations inégales Nord-
Sud. À travers le monde, du fait de l’instrumentalisation idéologique 
et politique extrêmement large du terme « décolonial », l’expression 
d’une critique et d’une déconstruction du discours colonial et de ses 
survivances contemporaines peut, dans certains pays, bénéficier à la 
reconnaissance de droits pour les minorités, tout comme elle peut, 
dans d’autres pays, justifier une politique nationaliste de persécution 
ethnique6.

En France, cette question pèse sur de nombreux débats 
politiques, épistémologiques, institutionnels, avec leurs passions 
et leurs polémiques7. En 2017, la tenue d’un atelier en « non-



Avant-proposNicolas Nercam

11

8. Anonyme, « Les ateliers de 
“non-mixité raciale” du syndicat 
SUD-Education 93 créent une 
polémique », Le Monde, article publié 
le 21 novembre 2017, https://tinyurl.
com/3dwyu6dr.

9. Anonyme, « Le gouvernement 
annonce la dissolution de la Ligue de 
défense noire africaine », Le Monde, 
article publié le 29 septembre 2021, 
https://tinyurl.com/2zn9ft68.

10. Vergès, 2019.

11. Fausset, R. (2022), « Ahmaud 
Arbery Shooting: A Timeline of the 
Case », The New York Times, article 
publié le 8 août 2022, https://tinyurl.
com/e3tudx47..

12. Anonyme, « Mort de Breonna 
Taylor aux États-Unis : des poursuites 
fédérales engagées contre quatre 
policiers », Le Monde, article publié 
le 4 août 2022, https://tinyurl.

com/3e7bx8zn.

13. Nercam, 2015, p. 64-72.

mixité raciale » par un syndicat enseignant8, les prises de position 
du Parti des Indigènes de la République (PIR), la dissolution 
de la Ligue de Défense Noire Africaine (LDNA)9 en 2021, de 
même que l’avènement d’un féminisme décolonial10 – critiquant 
l’eurocentrisme du « mouvement féministe historique » qui aurait 
eu tendance à reprendre les clichés de la période coloniale sur 
les sociétés immigrées non-européennes – en sont des exemples 
symptomatiques.

Dans les années 2020, une série d’événements nord-américains, 
médiatisés à l’international, ont tout autant profondément choqué 
que créé de nouveaux espoirs. En février et mars 2020, la mort de 
deux Afro-Américains, Ahmaud Arbery11 et Breonna Taylor12, sous les 
balles de la police et surtout, en mai, l’assassinat de George Floyd 
par la police de Minneapolis, dans l’État du Minnesota (déclenchant 
le mouvement social et politique Black Lives Matter), ont contribué 
à galvaniser un mouvement pour une justice raciale, en mettant en 
lumière la permanence de structures oppressives et racistes de la 
« suprématie blanche ».

Ces débats ont des retombées dans le domaine de la réflexion sur 
l’art et la culture, ainsi que sur les pratiques artistiques. Des historiens 
de l’art, des conservateurs de musées, des commissaires d’exposition 
et des artistes font maintenant explicitement référence au champ 
théorique du postcolonial et du décolonial. Dans la dynamique 
actuelle de démystification des « grands récits », le renouvellement 
de l’esthétique contemporaine est en particulier stimulé par les 
débats engagés autour des Cultural Studies, des Postcolonial Studies, 
des Subalterns Studies et des Decolonial Studies. Ces diverses études 
proposent de nouveaux outils conceptuels grâce auxquels sont 
reconsidérés les rapports entre « centre » et « périphérie », entre 
« local » et « global ».

Cet intérêt nouveau qui interroge les processus de mondialisation 
dans les arts peut être examiné en deux temps. En amont, l’analyse 
s’impose : celle des processus de marginalisation des formes 
artistiques jugées, jusque-là, à l’aune d’un certain modèle de 
légitimation. Des normes étalons, forgées en Europe depuis le 
xixe, définissaient une ligne d’inclusion et d’exclusion qu’il s’agit, 
aujourd’hui, de dépasser. Cette marginalisation, mise en œuvre par 
de puissantes institutions culturelles et par les structures du marché 
de l’art, fut également légitimée par un certain discours esthétique. 
Dans cette optique, la pensée de Hegel et la critique formaliste de 
Greenberg13, considérées comme les principaux jalons d’une théorie 



Art et décolonialité

12

14. Parmi les écrits les plus significatifs 
qui se sont attachés à dénoncer les 
dimensions occidentalocentrées 
de l’histoire de l’art, citons : Ferreira 
Gullar, NeoConcrete Manifesto 
(1959), Partha Mitter, Much Maligned 
Monsters. History of European 

reactions to Indian Art (1977) et Art and 
Nationalism in Colonial India (1850-
1922). Occidental Orientations (1994), 
Tapati Guha-Thakurta, The Making of 
a New « Indian » Art, Artists, Aesthetics 
and Nationalism in Bengal, c. 1850-
1920 (1992). 

15. Araeen, 1989. 

16. Clark, 1993.

17. Dussel, 2000.

18. Macel, 2020.

ethnocentrée de l’art, furent l’objet de vives critiques14. Et c’est bien 
en se fondant sur ces critiques que l’artiste et théoricien Rasheed 
Araeen, fondateur de la revue Third Text, envisage l’art moderne 
comme une « citadelle » occidentale dont il invite les artistes 
non-occidentaux à faire le siège15. De son côté, l’historien de l’art 
John Clark, en dénonçant la trajectoire linéaire de l’art, considère la 
modernité occidentale comme un système clos, comme un discours 
replié sur lui-même, ne pouvant tolérer d’autres discours provenant 
d’autres sphères culturelles16.

En aval, à partir de cette contestation d’une définition de la 
création artistique comme intrinsèquement occidentale, réduisant 
les productions non-occidentales au pittoresque et à l’exotique, la 
recherche d’une alternative à une esthétique occidentalocentrée 
reste à trouver. Il s’agit d’effectuer, sur la scène universitaire, un 
renversement épistémologique des positions marginales des 
pays anciennement colonisés et de leurs pratiques culturelles 
et artistiques. Une approche décoloniale de l’art n’est donc 
pas simplement un exercice d’inclusion de nouvelles aires 
géographiques, de nouvelles temporalités, de nouvelles ethnicités 
dans une matrice théorique et pratique déjà existante, mais bien 
l’expression d’une nécessaire refonte des concepts, des valeurs, des 
attitudes et des pratiques artistiques.

Au sein de la production contemporaine (dite « de résistance », 
voire « activiste »), des pratiques artistiques visent à transcender 
les conditions de soumission d’autrefois, à supprimer les stigmates 
restants et à s’affranchir d’une « intimité culturelle et épistémique 
avec l’ancien colonisateur »17. Ces pratiques dénoncent une 
série d’oppressions et d’aliénations considérées comme étant 
intrinsèquement liées les unes aux autres :

- la critique du capitalisme planétaire néolibéral et des grandes 
catastrophes écologiques ;

- la dénonciation des guerres, des conflits commerciaux et des 
périls cybertechnologiques ;

- le rejet des totalitarismes, des nationalismes et des 
fondamentalismes religieux ;

- la défense des droits des minorités et des populations 
immigrées ;

- l’adhésion aux combats féministes, antiracistes et LGBTQIA+.

Tout cela constitue un cadre à des productions artistiques 
dites « réactives »18 à l’intérieur duquel les luttes postcoloniales et 
décoloniales trouvent leur place.

Les retombées du discours décolonial dans le domaine spécifique 
de l’esthétique et de l’appréciation artistique paraissent, pour le 
moins, bicéphales. D’un côté, elles ont une visée épistémologique et 



Avant-proposNicolas Nercam

13

 19. Le terme « adivasi » signifie, en 
sanskrit, « premier habitant ». Les 
adivasi composent les communautés 

tribales de l’Inde, installées dans le 
sous-continent bien avant l’arrivée 
des populations ariennes.

20. Quijano, Grosfoguel et 
Castro‑Gómez, 2007, et Mignolo, 2011.

désirent inspirer les sciences humaines et sociales dans un travail de 
déconstruction de leurs catégories. Cela se traduit, dans le champ 
esthétique, par une remise en cause de l’essentialisme moderniste 
et de ses valeurs artistiques étalons. Si l’avènement d’un art moderne 
et contemporain extra-occidental est aujourd’hui célébré par les 
instances du marché de l’art, la pensée postcoloniale et décoloniale 
s’efforce de nous mettre en garde sur les outils d’analyse de ce 
phénomène artistique encore souvent liés à une grille d’appréciation 
occidentale.

D’un autre côté, la pensée décoloniale cultive une dimension 
prophétique en appelant à l’avènement d’une nouvelle humanité, 
débarrassée de la figure coloniale et de la différence raciale. Cela 
se traduit dans le champ esthétique par l’aspiration à une nouvelle 
modernité, expurgée des travers impérialistes et eurocentristes et qui 
revendique à sa manière une dimension mondiale.

Pour nombre d’observateurs, l’artiste postmoderne (et en 
particulier l’artiste extra-occidental) se trouve à la pointe tant du 
mécanisme de la démystification des poncifs que de celui de 
la recherche d’une modernité alternative. Le cas particulier de 
l’apparition, sur la scène internationale de l’art contemporain, des 
artistes aborigènes australiens (Albert Namatjira, Naata Nungurayi), 
des Native American artists (Kevin Red Star, Mavis Doering), puis des 
artistes indiens adivasi19 (Jivya Soma Mashe, Jangarh Singh Shyam) 
relève l’impact positif des études postcoloniales et décoloniales dans 
le domaine artistique. D’une part, ces plasticiens et plasticiennes 
mettent en lumière leur appartenance communautaire et leurs 
spécificités culturelles et artistiques. Ils et elles contribuent ainsi 
à bouleverser les fondements d’une « esthétique officielle » de la 
contemporanéité en art (héritière de l’essentialisme moderniste) qui 
niaient leurs particularismes. D’autre part, ces artistes affirment leur 
autonomie de créateurs et créatrices en prenant leur distance (d’un 
point de vue thématique ou plastique) avec leurs traditions d’origine. 
Cette distance garantit l’indépendance de la production artistique et 
évite tout déterminisme culturaliste.

Ce numéro de Figures de l’art, « Art & décolonialité », loin 
des polémiques qui font souvent obstacle à un véritable débat 
scientifique, se propose d’analyser les impacts du phénomène 
de la « décolonialité », tant au sein des sciences de l’art que des 
pratiques artistiques. Il s’agirait d’évaluer les éventuelles retombées 
épistémologiques, méthodologiques, ainsi que les possibles 
changements d’objets d’étude et de démarches artistiques que 
cette question du décolonial a pu susciter. Cette introspection sur 
les articulations entre arts et discours décolonial peut être présentée 
sous la forme de quelques principales interrogations, non exclusives 
et présentées ici de manière non limitative.

- Le « décolonial » fait-il ou non rupture avec le « postcolonial » ?
- Comment « la colonialité de la matrice du pouvoir20 », 

ayant résisté aux mouvements d’indépendance et à la critique 



Art et décolonialité

14

21. Ce colloque fut organisé par 
Nicolas Nercam (MICACESAH), 
Mathilde Bertrand (CLIMAS), Martine 
Bovo (AMERIBER) et Christine 
Ithurbide (PASSAGESCNRS), avec 
la collaboration de l’axe ADS (Art, 
Design, Scénographie : figures de 
l’urbanité) de l’unité de recherche 
MICA (Médiations, Informations, 

Communication, Arts UR 4 426), 
des unités de recherche CLIMAS 
(Cultures et Littératures des 
Mondes Anglophones ER 4 196) 
et AMERIBER (Amérique latine, 
Pays ibériques ER 3 656), de 
l’UMR PASSAGES (Reconfiguration 
des spatialités et changements 
globaux UMR 5 319) de l’université 

Bordeaux Montaigne et le soutien 
de l’UMR CESAH (Centre d’Études 
Sud-Asiatiques et Himalayennes 
EHESSCNRSUMR 8 077).

postcoloniale, continue-t-elle de se manifester dans les pratiques 
des arts, dans les institutions du monde de l’art et dans leurs 
approches théoriques ?

- Quels sont les héritages contemporains d’une « durée 
coloniale », toujours en cours et toujours en devenir car en constante 
saisie et ressaisie par différents acteurs du monde politique et du 
monde de l’art ?

- La dimension combative de la décolonialité peut-elle être 
également créatrice dans le domaine des arts ?

- L’impact du décolonial dans la sphère des arts contribue-t-il à la 
construction d’une « critique éthique radicale » ?

- Peut-on percevoir, au sein des manifestations artistiques et de 
leurs substrats théoriques, l’impact du décolonial dans l’émergence 
d’un art en direction d’une communauté spécifique ?

Travailler « Art & décolonialité » nous invite donc à repenser 
autant les approches des études postcoloniales et décoloniales que 
les pratiques artistiques et leur discours attenant.

Les articles réunis se proposent d’apporter des éléments de 
réponse aux questions des interactions entre arts et discours 
décolonial, en analysant une partie des multiples aspects, des formes 
et des conceptions d’un « art décolonial ». Le colloque international 
« Art et décolonialité. Pratique, théorie, paradigme », qui s’est tenu au 
Musée d’Aquitaine de Bordeaux et à l’université Bordeaux Montaigne 
les 26, 27 et 28 octobre 2022, a servi de préalable à l’édition du 
présent volume21. Les contributrices et contributeurs de cette 
parution proviennent d’un large éventail de champs disciplinaires 
(sciences de l’art, esthétique, histoire de l’art contemporain, 
sociologie, anthropologie, géographie, arts du spectacle, études 
littéraires, sciences de l’information et de la communication, 
littérature et culture latino-américaines) et d’activités (comme 
celles de commissaire d’exposition, designer graphique, enseignant 
chercheur et enseignante chercheuse, doctorante et doctorant). Ils et 
elles abordent également un ensemble varié de pratiques artistiques 
et d’objets visuels, troublant ainsi les distinctions académiques entre 
« beaux-arts », arts populaires, arts de masse et art commercial 
(installation, performance, théâtre, photographie, peinture, dessin, 
bande dessinée, typographie, roman francophone, musique et chant, 
visuels publicitaires) et reflètent une grande diversité géographique 
et culturelle (Belgique, Brésil, Burkina Faso, Colombie, Cuba, 
Espagne, États-Unis, Cameroun, France, Haïti, Japon, Mexique, 
République du Congo, Sénégal en particulier).

Cette publication se propose d’approcher la question des arts et 
de la colonialité au travers de quatre grandes parties, caractérisées 



Avant-proposNicolas Nercam

15

par leur extrême porosité. La première, « Les questions historiques, 
philosophiques, esthétiques et littéraires de la décolonialité », est 
subdivisée en deux sous-parties. D’abord les articles de Marie‑Laure 
Allain Bonilla, de Michaela Ott, de Christine Chivallon et de Cécile 
Croce abordent des réflexions sur ce que « décolonialiser » 
signifie dans le domaine des arts et de la littérature. Un retour sur 
l’histoire et la philosophie occidentale nous invite à nous questionner 
sur la persistance d’une « matrice coloniale » épistémologique, 
terminologique et (in fine) idéologique en matière d’appréciation 
artistique. La seconde sous-partie (avec les articles de Jean-Ederson 
Jean-Pierre et de Miki Okubo) dévoile des champs d’application d’une 
littérature et d’un « art décolonial » au travers d’exemples empruntés au 
aux littératures caribéenne et africaine et à l’activisme artistique japonais.

Les seconde et troisième parties explorent la décolonialité des 
arts au sein des deux aires culturelles spécifiques : le continent 
africain (avec les articles de Myriam Odile Blin, de Marine Schütz, 
de Lotte Arndt, d’Augustin Noukafou et de Justin Ebanda Ebanda) et 
celui de l’Amérique latine (avec les articles de Beatriz Martínez Sosa, 
de Lise Segas et de Gabriel Ferreira Zacarias). Les pratiques des 
arts deviennent les vecteurs de questionnements et de remises en 
cause tant de l’histoire de l’esclavage, des empires coloniaux et de 
la période de la décolonisation, que des codes de représentations 
cartographiques et des scénographies muséales ethnocentrés. Ces 
pratiques s’hybrident avec différentes formes d’activisme politique 
et social et participent, à leur manière, aux luttes contre la pollution, 
pour la défense de droits civiques, pour la reconnaissance des 
cultures autochtones « subalternisées », contre les brutalités d’un 
système néolibéral planétaire.

La quatrième et dernière partie, « Décolonialité : performances, 
théâtre, design et BD » (avec les articles de Sara Alonso Gómez, 
d’Armando Zacarias, d’Alexandra Aïn, de Pierre Katuszewski et de 
Marion Duval), met l’accent sur des interrogations autour de l’art rituel, 
de l’art magique et de l’art dit « primitif ». Le « décolonial » permet 
une extension considérable du terme « art » qui englobe alors des 
pratiques politiques, religieuses et médicales. Enfin, la persistance de 
la « matrice coloniale » peut également être perçue dans les bandes 
dessinées les plus diffusées et les plus populaires, ainsi qu’au cœur 
des typographies et des polices de caractères que nous utilisons 
quotidiennement.

Dans ce numéro, l’extrême diversité des conceptions et des 
appréciations, voire parfois les divergences d’interprétation, au même 
titre que la pluralité des objets d’étude, sont révélatrices du caractère 
profondément actuel des questions posées par les interrelations 
entre discours décolonial et pratiques artistiques, tant de la part de 
ceux et celles qui les conçoivent et les réalisent, que de ceux et 
celles qui les pratiquent et les utilisent.

Merci aux auteures et auteurs qui ont bien voulu nous confier 
leurs écrits et nous ont permis la réalisation de ce volume.



Art et décolonialité

16

Bibliographie

Ouvrages, chapitres d'ouvrages et articles de revues

Araeen R. (1989), « In the Citadel of Modernity », dans Rasheed Araeen (dir.), The Other 
Story, AfroAsian Artists in PostWar Britain, Londres, South Bank Centre, p. 16-50.

Bancel N. (2019), Le postcolonialisme, Paris, PUF, coll. « Que sais‑je ? », p. 43.
Bourguignon C. et Colin, P. (2016), « De l’universel au pluriversel. Enjeux et défis du 
paradigme décolonial », Raison présente, 199, p. 99-108.

Castro-Gómez S. et Grosfoguel, R. (2007), El giro decolonial. Reflexiones para una diversi-
dad epistémica, más allá del capitalismo global, Bogotá, Universidad Central – Instituto de 
Estudios Sociales Contemporáneos.
Clark J. (1993), Modernity in Asian Art, Sydney, University of Sydney.
Clarke, P. et Trentini, B. (2019), « Édito », dans Clarke Ph. et Trentini Br. (dir.), Proteus. Cahiers 
des théories de l’art. (Dés)identification postcoloniale de l’art contemporain, 15, p. 2.

Dussel, E. (2000), « Europe, Modernity, and Eurocentrism », Nepantla: Views from the South, 
1 (3), p. 465-478.

Flores, T., San Martín F. et Villaseñor Black C. (2023), « Introduction – Decolonizing Art 
History in Pandemic Times », dans Flores T., San Martín Fl. et Villaseñor Black Ch. (dir.), The 
Routledge Companion to Decolonizing Art History, Londres, Routledge, p. 3.

Grosfoguel R. (2006), « Les implications des altérités épistémiques dans la redéfinition du 
capitalisme global. Transmodernité, pensée frontière et colonialité globale », Multitudes, 
26, p. 51-74.

Maldonado-Torres N. (2011), « Thinking through the Decolonial Turn: Postcontinental 
interventions in Theory, Philosophy, and Critique – An Introduction », Transmodernity: 
Journal of Peripherial Cultural Production of the LusoHispanic World, 1 (2), p. 1-15.

Nercam, N. (2015), « Pensées postcoloniales, esthétique de l’art contemporain et mondia-
lisation », dans Trentini B. et Yavuz P. E. (coord.), Proteus. Cahiers des théories de l’art. Que 
fait la mondialisation à l’esthétique ?, 8, p. 64-72, https://tinyurl.com/ysxtfh43.

Articles de journaux

Anonyme, « Le gouvernement annonce la dissolution de la Ligue de défense noire 
africaine » (2021), Le Monde, article publié le 29 septembre 2021, https://tinyurl.
com/2zn9ft68.
Anonyme, « Les ateliers de “non-mixité raciale” du syndicat SUD-Education 93 créent 
une polémique » (2017), Le Monde, article publié le 21 novembre 2017, https://tinyurl.
com/3dwyu6dr.
Anonyme, « Mort de Breonna Taylor aux États-Unis : des poursuites fédérales engagées 
contre quatre policiers » (2022), Le Monde, article publié le 4 août 2022, https://tinyurl.
com/3e7bx8zn.

Fausset, R. (2022), « Ahmaud Arbery Shooting: A Timeline of the Case », The New York 
Times, article publié le 8 août 2022, https://tinyurl.com/e3tudx47.



Avant-proposNicolas Nercam

17

Nicolas Nercam est maître de conférences dans le département des Arts, UFR 
Humanités de l’université Bordeaux Montaigne. Il est membre de l’équipe de recherche 
du MICA, axe ATIIA - UBM. Il est chercheur associé au CESAH (EHESS-CNRS). Ses 
recherches portent sur les modernités artistiques extra occidentales (en particulier 
indiennes), les apports des théories postcoloniales dans le discours sur l’art, le 
phénomène de la mondialisation artistique, les nouveaux rapports entre l’artistique, le 
politique et le social. Il est l’auteur de nombreux articles sur ces thèmes de recherches : 
« Pensées postcoloniales, esthétique de l’art contemporain et mondialisation », dans 
Trentini Br. (dir.), Que fait la mondialisation à l'esthétique ? (Proteus. Cahiers des théories 
de l’art, 8), 2015, Paris ; « Censure et autocensure : le cas des pérégrinations du peintre 
Nirode Mazumdar », dans Courmont B. et Lincot E. (dir.) [Asia Focus - Programme Asie, 
117], IRIS, Paris, 2019 ; « La dramaturgie des relations entre "Eros et Thanatos" – études 
de cas dans l’art contemporain indien : les productions d’Anita Dube et de Tejal Shah », 
dans Parlier Renault E. et Vial-Kayser C. (dir.), Eros et Thanatos [Revue Art Asie Sorbonne 
- carnet du CREOPS (revue du Centre de recherche sur l’Extrême-Orient de Paris-
Sorbonne)], 2023 ; « Artivism Unveiled : Tracing the Historical and Aesthetic Roots of 
Activism in South Asia », dans Bautès N., Ithurbide C. et Nercam N. (dir.), Art & activism in 
South Asia (SAMAJ), Paris, 2023.




